
- 181 -

REPORTAJE



BARQUITOS PINTADOS. EXPERIENCIA ROSARIO: Año V – Número 5, diciembre 2021

- 182 -



- 183 -

Genocidios del Siglo XX

El Kaso Armenia.
Un coro polifónico de voces y escrituras.

Con Ana Arzoumanian y Janine Ardounian.
Traduce, transcribe y translitera: Claudio Cúneo1 

¿Cuál es mi lengua materna? No sabría responder. ¿Es la lengua del hogar, la lengua de 
mis primeras palabras, la de la calle, de la escuela, la lengua que aprendí a leer y a escribir?

Nurith Aviv, Misafa Lesafa (De una lengua a la otra, Documental), 2006

Cuando Susanne Homme, psicoanalista francesa de origen alemán, en la película de 
Gérard Miller del 2011 (Rendez–vous avec Lacan) narra un momento de su análisis, me acordé 
de lo que le escuché decir a Jean Allouch en una conferencia, más o menos por la misma 
época: cuando hablamos escribimos.

“Un día en sesión estaba hablando con Lacan de un sueño que había tenido, le dije: “me levanto cada 
mañana a las cinco”. Agregué: “es a las cinco que pasaba la Gestapo para llevarse a los judíos de sus 
casas”. En ese momento Lacan saltó de su silla, se me acercó y me acarició muy dulcemente la mejilla. Yo lo 
entendí como un gesto en la piel (gest á peau) (NdT: gest á peau es homofónico en francés a Gestapo, se 
escribe diferente). Fue un gesto verdaderamente tierno, diría extremadamente tierno. Y ese gesto sorpresivo 
que no disminuyó el dolor, hizo algo más: la prueba es que cuarenta años después, cada vez que lo cuento, 
puedo sentirlo en mi mejilla. Fue un gesto…un llamado a la humanidad, o algo parecido.”

En esa nueva escritura de Gestapo, totalmente creacionista: geste á peau, llamado a 
la humanidad, hay un antes y un después para el sufrimiento de Suzanne; no una dismi-
nución, un alivio, porque en su lugar apareció un llamado, hacer algo con eso. Ella lo confirma, 
“aún hoy puedo sentirlo en mi mejilla…”

En otra entrevista (Christian Roy Birch, 2017), hablando de gesto y traducción, la mis-
ma Susanne nos dice: 

1   Psicoanalista. Coordinador editor de Barquitos Pintados, Experiencia Rosario. 



BARQUITOS PINTADOS. EXPERIENCIA ROSARIO: Año V – Número 5, diciembre 2021

- 184 -

“Cuando estaba terminando mi análisis, y antes de entrar al consultorio, extendía el brazo, me daba 
la mano y decía la misma frase: “Maintenant, venga mañana exactamente a la misma hora”. Después, 
ni siquiera emitía una palabra. Se quedaba así, unos instantes en la puerta, con el saludo en la mano: …
tenía que traducir el gesto. Maintenant, puede ser “ahora”, “de ahora en adelante”, “ahora bien”, pero 
también tiene la idea de “sostener” o “sujetar”. La palabra puede tener varios sentidos, pero en cualquier 
caso ese era el gesto: Main–tenant. Él no hablaba, pero yo traduje esto: acá, en el umbral, mano–te-
niendo. Me tenía la mano… ¿Y cómo se tiene a una mujer? Evidentemente, ¡de la mano!”

Scribere remite en latín a trazar caracteres, a realizar incisiones, a arañar… y es probable 
que las piedras fueran sus primeros soportes. Los primeros pictogramas sumerios no pare-
cían tener vínculos con la lengua, eran una escritura de las cosas. 

Algo parecido a la evolución de los pictogramas de la lengua china 

Solo después se empezó a utilizar para, por ejemplo, escribir la historia. 
Ese salto gigante para la humanidad es el Principio de Rebus: la idea de que una imagen 

pueda representar más que el objeto mismo. Este principio se encuentra detrás de todos los 
sistemas de escritura antiguos del mundo, tornar dibujos en palabras…

Los jeroglíficos egipcios se basan en esto. 
Jeroglíco, rebus…indicaciones freudianas para leer e interpretar el sueño…
Casi al final de su obra, en el Seminario XXVI El Momento de concluir2, Jacques Lacan dice 

2   Lacan, Jacques. Seminario XXV, El momento de concluír, 1977/78, Clase del 10 02 78, Inédito. Versión 
Staferla (Traducción personal)



- 185 -

que “…hay seguramente escritura en el inconsciente, aunque solo sea en el sueño –principio del inconsciente, 
eso es lo que dice Freud–, pero también el lapsus e incluso el chiste, se definen por lo legible.” 

Hasta el lector más agudo de Freud del Siglo XX coincide: la curiosidad por la escritura 
(ideográfica, logogrífica, silábica, alfabética), imprescindible para la lectura, es un pasaje in-
evitable de su formación para los practicantes del discurso psicoanalítico, si no ceden frente 
a la apuesta del inconsciente, de su existencia y transmisión.

En otros términos, en el Seminario XX3, Encore, va a decir que el principio de inercia 
propio de la escritura es lo que va a estabilizar la deriva infinita del significante.

Un tiempito antes, en el curso del Seminario XVIII4 anticipó que “…la escritura está en lo 
real, y lo significante, en lo simbólico. Dicho así, esto podrá funcionar como un estribillo…”

Entre estas dos oscilaciones, interesado en el esfuerzo de los escritores y poetas por ara-
ñar la lengua, intento transitar este viaje, vaya donde vaya, con una curiosidad irrefrenable 
por la instancia de la letra. 

El método de mi investigación lo inaugura Champollion que con el descubrimiento de 
la piedra Rosetta que contenía inscripciones en griego clásico, demótico y jeroglífico de un 
mismo texto, hizo posible desentrañar el sentido de los jeroglíficos egipcios. Prueba de que, 
para poder interpretar, sirven varias versiones del mismo texto. 

Y si vamos a viajar y a tratar de estabilizar algunas significaciones sobre el tema que 
interesa a este número de la revista; como decía Anton Chéjov5, sirven solo un buen par de 
zapatillas y un cuaderno de notas. 

Blanqueado mi interés, mi búsqueda más o menos actual en el psicoanálisis, aplaudo la 
línea editorial propuesta por Silvia Grande para este número de Barquitos Pintados: “Trau-
ma e historia”: “…Seguimos hablando de traumas en el siglo XXI, de excesos no metabolizables… 
¿Hay dos peligros allí en el sujeto: el exterior y el pulsional?... A la tensión entre lo interior y exterior 
corresponde también otra ¿es individual o colectivo?... También nuestras historias se intrincan con las dos 
grandes guerras, (agregaría: y no solo…), muchos estamos inscriptos en genealogías que nos ligan a esas 
guerras. Los inmigrantes…”

Allá vamos, el reportaje que encaro va a intentar indagar qué relación podemos leer 
entre algunos eventos trágicos colectivos y su elaboración singular, convocando dos inter-
locutoras que están reflexionando sobre el tema desde hace muchos años y desde una pers-
pectiva singular, el genocidio y sus consecuencias subjetivas, genealógicas. Ambas escriben, 
se definen en el oficio de escritoras. 

Decido mi lugar en este trabajo, main–tenant, y les pido permiso para tomar por mano 
estas dos mujeres y acompañarlas en sus relatos. Prometo compartirlos. 

––––––––––––––––––

3   Lacan, Jacques, Le Seminaire XX, Encore, 1972/73, Page 100, Editions du Seuil, France. 
4   Lacan, Jaques. D’un discoours qui ne serait pas du semblable. Recuperée du Staferla www.staferla.free.fr, Page 74, Lecons 
du 10 mai 1971, Lituraterre. 
5   Chejov, Anton, Scarpe buone e un quaderno d’appunti. Come fare un reportage. 2004. Minimum fax. Collana Filigrana



BARQUITOS PINTADOS. EXPERIENCIA ROSARIO: Año V – Número 5, diciembre 2021

- 186 -

Ana Arzoumanian6, abogada, escritora, de Buenos Aires, a quien había leído en español; 
entre otras cosas Vicepresidenta de la Sociedad de Escritoras y Escritores de Argentina.

Jeanine Altounian7, traductora, escritora, a la que conocí en París, escuchándola en una 
conferencia a principios de los años 90; entre otras cosas hizo parte del selecto grupo de 
traductores de la obra de Freud al francés dirigida por Jean Laplanche.

	

El Kaso Armenia. 

Voy a curiosear particularmente con ellas las escrituras posibles e imposibles, entre de-
portaciones y migraciones.

Ana me cita en Buenos Aires, en un bar del corazón de Recoleta de nombre francés “Le 
pain quotidien”. Me doy cuenta enseguida que vamos a transitar en nuestro diálogo por dife-
rentes lenguas, esto era imaginable considerando los orígenes medio–orientales de Ana y su 
aseveración del obligado bilingüismo de los habitantes de una diáspora. Fui directamente 
al grano y le pedí, siendo abogada, que me presentara la cuestión armenia, porque sé que su 
ocultamiento, el negacionismo que ignoró el hecho a lo largo del siglo XX, (en principio 
por parte de la Turquía, heredera del imperio otomano), hace que poca gente sepa de qué 
vamos a hablar. Ella es una eximia comunicadora y sobre todo una divulgadora de enorme 
claridad. Brevemente, porque transitaremos por otros tópicos en este recorrido que le pro-
puse hacer juntos, comparte con nosotros su saber hacer. 

“La fecha fundacional mortífera de esta comunidad es el 24 de abril de 1915, en que se llevó a cabo el 
genocidio, la gran masacre que en realidad tiene que ver con una cuestión que sucedió, pero también con 
una cuestión del ámbito jurídico y delictivo de la cuestión. Porque un millón y medio de personas fueron 
muertas. Eso es conocido como la Gran Masacre, pero en realidad la Gran Masacre habla del aconte-
cimiento, del suceso. Sin embargo “genocidio”, la palabra “genocidio” tiene una connotación jurídica, es 
decir, un delito. Ese delito tiene unas características singulares que son la persecución y la aniquilación 
de un pueblo o de un grupo, por cuestiones políticas, religiosas o étnicas. Digamos, esa es la tipificación 
del delito, que lleva como consecuencia la muerte civil, es decir, la desaparición de cierto mapa político o 
geográfico de un grupo determinado de personas. Y esas personas…aunque vivan, porque la cuestión es 
muy singular: no es solo la muerte o la desaparición física de las personas, sino, aunque estas personas 
vivan, no tienen una característica cívica o de ciudadanía, es decir, hay una muerte cívica. De hecho, 
muchos de los sobrevivientes han salido con un pasaporte que decía: de retorno imposible. Mi abuelo 
ha llegado acá a la Argentina con un pasaporte de retorno imposible. Es decir, con un sello que indi-
caba que era de Turquía, era turco en relación a esa Turquía asiática, pero su regreso a ese sitio era 
imposible. Un símbolo de la comunidad armenia ha sido el Ararat. El Ararat es una montaña que 
se encuentra hoy en día en Turquía, y a muy pocos metros está el límite con la Armenia. Es decir, los 
armenios ven, día a día, ese símbolo que les pertenece, y a la vez está en otro sitio. 

6   https://anaarzoumanian.com.ar/ 
7   http://janinealtounian.com/ 



- 187 -

Y casi toda la iconografía de la comunidad armenia en la diáspora, porque llamamos comunidad 
armenia en la diáspora a esta gran parte de la población que, siendo expulsada de sus territorios, 
digamos, naturales y de convivencia con el mundo turco en ese momento, se extiende por el mun-
do, se desplaza y en ese desplazamiento llega a distintas regiones, desde Francia, sobre todo en la 
parte mediterránea, hasta América. Y en ese desplazamiento lleva consigo esta iconografía, sobre 
todo la del Ararat. El pueblo armenio convivía con el pueblo turco de una manera singular. Era 
un pueblo que tenía sus propias reglas dentro de lo que se llamaba el Imperio otomano. Recordar 
además que el pueblo armenio fue un pueblo sometido por distintos imperios. No solamente en este 
caso del que estamos hablando por el Imperio otomano, pero anteriormente por el Imperio persa, 
antes por los romanos. El lugar en que Armenia se encuentra, es un lugar que es casi un corredor 
entre lo que hoy se puede llamar, se podría llamar, entre Europa y Asia. En un corredor donde los 
pueblos intentaban comerciar, por un lado; expandirse en cuanto a sus territorios de conquista, por 
otro; y además, sobre todo, diseminar sus propias culturas, desde la romana, la persa, la otomana. 
El pueblo armenio formaba un grupo de gente. Se denominaba “millet” a los grupos que no eran 
musulmanes dentro del Imperio otomano. Entre ellos, otras comunidades como la griega, parte de 
los pueblos balcánicos, que tenían su propia administración, su propio registro religioso, su propia 
organización. Además, miembros de la comunidad también formaban parte, algunos, de la política 
otomana. Es decir, había como un intercambio más o menos aceptado. Entre Rusia que está cam-
biando, Turquía que cambia y Armenia que quiere moverse de ese sitio, surgen acciones contra este 
pueblo que era de minoría. Primero, las masacres hamidianas, en el año 1894, luego la masacre de 
Adanari en el 1902. Y después eso que se llamó la Gran Masacre, del año 1915. Pero ese hecho 
tiene una connotación delictiva. Y como delito, en el ámbito de lo jurídico, ya Raphael Lemkin, des-
pués de sucedido ese acontecimiento, lo denominó genocidio. Y genocidio porque entonces, los jóvenes 
turcos y esta organización, decidieron que, en este nuevo diseño de la República Turca, las minorías 
no tenían espacio. O lo tenían solamente si se convertían al islam, o si se convertían, en su condición 
de minoría lingüística y cultural, al idioma y al pensar turco.”

	
En la noche del 24 de abril de 1915, en Constantinopla, centenares de intelectuales y 

de notables armenios son detenidos, deportados, aniquilados. Es la señal del exterminio de 
1.500.000 de armenios. De los 2.300.000 que vivían en las provincias, sólo quedan 100.000. 

Aquellos que pudieron huir constituyen la diáspora. 
En 1915, el Ministerio del Interior turco emite el siguiente comunicado:	

“Hemos comunicado anteriormente que el gobierno ha decidido exterminar por completo los arme-
nios que viven en Turquía.… Sin miramientos por las mujeres, los niños, los inválidos, por muy 



BARQUITOS PINTADOS. EXPERIENCIA ROSARIO: Año V – Número 5, diciembre 2021

- 188 -

trágicos que puedan ser los medios de exterminación, sin escuchar los sentimientos de la conciencia.’’ 
Talaat, ministro del Interior, 15 de septiembre de 1915.”

	
Conmovido por los datos relatados por Ana que, si bien conocía, pude escuchar emo-

tivamente, como si estuvieran dichos en otro idioma, aunque me los contara en idioma 
español, le pregunto por su lectura sobre cómo elaboró la diáspora armenia este evento 
dramático, el genocidio de su entera comunidad, cómo se vive siendo sobreviviente arme-
nio en Argentina, o descendiente. Mi interés es por su investigación sobre los trazos de la 
construcción semántica de la diáspora armenia en la Argentina, y su oficio de escritora. 

“Una práctica genocida genera un trauma que provoca, entre una infinidad de efectos, una distor-
sión cultural. Aquello que Piotr Sztompka denominó trauma cultural o trauma a una cultura. De 
manera tal que el trauma cultural exige un nuevo aprendizaje, una re–socialización. La innovación 
y la rebelión son formas de responder al estado de anomia; el ritualismo y la desligadura son sus 
formas pasivas. Los recorridos de la imaginación literaria son tentativas de acordar con la historia. 
Con alguna historia. Un proceso de viaje y retorno relocaliza aquello que es por sí mismo una dis-
locación, indicando una relación compleja con la patria que actúa como desafío ante la voluntad o el 
deseo de poseer lo nativo. Leída como una prueba, la literatura, sus autores y sus lectores, sus vacíos, 
pueden tener el lugar de documentos de identidad. La nación está compuesta por un grupo 
de personas que ofrecen continuidad histórica, habiendo existido como un todo orgánico fácilmente 
distinguible de los demás, bastando que se hallen unidos por su pasado, solidarizados en el presente 
y proyectados en una acción común. Definición de nación donde se articula nociones de solidaridad, 
sacrificio, pasado y presente, y el hecho tangible del deseo. Deseo de comunidad. Las propiedades 
comunes que se imprimen en un pueblo conmueven al concepto de diáspora entendida como disper-
sión. Lo translocal, su bilingüismo, nos enfrenta a la cuestión de la apropiación de un theatrum 
mundi que va más allá del trazado de fronteras. La tarea de identificar en relación a los desapare-
cidos de la dictadura militar argentina tiene que vérselas, según el antropólogo forense Darío Olmos, 
con las identidades sin cuerpo y con los cuerpos sin identidad. Identidades de personas que han sido 
denunciadas como desaparecidas pero cuyos cuerpos no están presentes, forman parte de la primera 
categoría. Mientras que los cuerpos sin identidad hacen referencia a restos corporales todavía sin 
identificar, con datos consignados por la función registradora del Estado. En el caso armenio, no 
sólo no hay cuerpos “sin identidad” sino que tampoco hay “identidad” de esos cuerpos ausentes. 
Los familiares de los sobrevivientes tienen datos imprecisos, algunos nombres, edades muchas veces 
equívocas de sus familias desaparecidas; sea porque los familiares directos ya no están, o porque un 
silencio perplejo enmudeció a las víctimas. Problema que genera el fantasma de fragmentación en 
las generaciones siguientes, y una identidad en el sujeto diaspórico armenio siempre en cuestión ya 
que debe conjugarse con un sin cuerpo no identificado. Ser invisible para el sujeto perseguido puede 
ser una manera de hacer una diferencia, como una pausa en la persecución. Contra la visibilidad al 
precio del hostigamiento, el armenio de la Argentina prefirió no hablar. El miedo a la palabra en su 
registro visible implicaba reactualizar el régimen de sospecha y muerte: “si hablo podrán mandarme 
matar desde allá, a mí y a mi familia”. De manera tal que la captación del acontecimiento por la 



- 189 -

experiencia artística es problemática. Las deportaciones y las masacres de los armenios en el Impe-
rio otomano entre los años 1915– 1923 fueron un intento de aniquilar la población armenia que 
vivía dentro de las fronteras del territorio turco, con el objeto de poner fin a una presencia armenia 
de tres mil años en la cartografía de la patria histórica armenia. Esta catástrofe que es conocida 
bajo el nombre de genocidio armenio, provocó un impacto en las emociones, sensibilidad y vida coti-
dianas de los sobrevivientes. “Queremos una Armenia sin armenios”, decían los dirigentes turcos, 
en un documento hallado en la cancillería austriaca. En esas existencias desgarradas el desastre es 
un evento que tiene lugar en un lenguaje. En la representación que los propios armenios realizan; 
representación imposible o limitada. Ya que se topa con la presencia de lo ausente.”

	
En El depósito humano, una geografía de la desaparición8, Ana pesquisa, agudamente, los trazos 

de esa construcción semántica a partir del cuerpo desaparecido de la que acabo de compar-
tir un fragmento. En ese viaje a Buenos Aires para encontrarme con ella, este fue el libro 
que elegí llevar conmigo, junto al cuaderno de notas, claro. Me lo había regalado una amiga 
hacía un tiempo y desde entonces las incisiones de Ana Arzoumanian me acompañaban fre-
cuentemente cada vez que quería saber algo más sobre el Kaso Armenia.

Escribe en los preliminares: 

“Ocupar un territorio, vaciarlo de su población. 
Los desplazados, los deportados, o desaparecen en el desierto, o desembarcan en la figura traumática 
del exilio. Si la relación del trauma es con el tiempo, la pérdida de un carácter histórico, de una 
autenticidad vivencial de las emociones producto del genocidio que sufriera el pueblo armenio, hace 
que colapsen las relaciones sociales no sólo en el aquí y ahora del acontecimiento, sino hacia el futuro. 
El fenómeno literario como obra que estetiza la acción en la sociedad alude a una identidad cultural 
y social. Sin embargo, la compleja red transcultural que conforma la noción de diáspora problema-
tiza la categoría de “pueblo armenio”. Practicar el encuentro en la cultura de adopción reinscribe a 
los sujetos en una trama donde el cruce de lenguas produce el bilingüismo, propio de la colectividad 
diaspórica, recreando las nociones de lealtad y traición que se conjugaron en las víctimas.”

Sé dónde quiero ir, pero no me animo. La pregunta va a ser directa, apunta a interrogar 
cómo fue su experiencia de descendiente de sobrevivientes, como conjugó ella lo íntimo 
y lo extimo. No le dije aún que este reportaje llevará en el título la K inspirado en uno de 
sus libros. Quiero invitarla a la narración personal, quiero invitarla a compartir lo que Raúl 
Santana describió en 2011 en la contraportada de ese texto, como su doloroso viaje iniciá-
tico donde su pasado se fue asomando de a poco como una revelación. No me olvido que 
el interés de este reportaje, aunque deba dar algún rodeo, es hilar la relación, si la hubiera 
(por eso en el principio su forma es de hipótesis) entre la Gran historia, la pequeña historia, 
el trauma. 

8   Arzoumanian, Ana (2010). El depósito humano. Una geografía de la desaparición. Buenos Aires. Xavier Bóveda 
Ediciones. 



BARQUITOS PINTADOS. EXPERIENCIA ROSARIO: Año V – Número 5, diciembre 2021

- 190 -

Formulo la pregunta, pido otro café, hago silencio, le tomo la mano, y casi susurro: 
¿Káukasos?

	 Es su libro del 2011; allí Ana cuenta el imposible encuentro entre una persona de 
origen armenio y otra de origen turco. Es un poema de cincuenta y seis páginas cuya escena 
está situada en la ciudad de Manhattan y donde el amor y el odio palpitan en el movimiento 
de los cuerpos. 

Káukasos es la invención en otra grafía de su origen mítico, el Cáucaso. 
Allí fue donde se encadenó Prometeo, el ladrón del fuego. 
En K queda contenido Kaso, un caso del Cáucaso, que de pronto cambia de nombre, 

para decirle poéticamente al turco:

“…Ahora es mi nombre.”

En Nueva York no hay jazmines. 
Tomó la punta del fusil y me midió. 
Eso pensé cuando pensé en no volver. 
Pensé, diría eso. 
Diría que tomó la punta del fusil y me 
midió.
 Diría que el fusil fue menos frío adentro, 
que apoyó el fusil en una de sus piernas 
y empujó, diría que lloré. 
Y los edificios con barcos y velas mov-
iéndose. 
El fusil es de un material blando, no dis-
para.
Él tomó la punta del fusil y me midió 
mientras yo bebía las velas de sus barcos.
 Mostráme lo que me da más miedo, 
me pide. 
Para mostrarle lo que le da más miedo
desaparece todo lo que tarda en mí, 
lo que satura
un no volver como morirme en la me-
dida 
de un fusil…

…Miro a Ozgur a los ojos. 
Por fin 
puedo hablarle, 
le cuento: 
el 27 de octubre de 1999, 
cinco y quince de la tarde, 
un grupo armado entra al Parlamento 
y mata al Primer Ministro…
Yo veo la imagen por el televisor. 
Todos los noticieros muestran el desca-
labro
la locura;
debajo de las imágenes un cartelito: 
Armenia. 
Y yo que todavía no me llamaba 
Ahora, pienso: Armenia es real. 
Y ahora que mi nombre es 
Ozgur, que yo, Ozgur, 
yo soy armenia.

Káukasos, Ana Arzoumanian9

9   Arzoumanian, Ana (2011). Káukasos. Buenos Aires. Ediciones del Activo Puente. 



- 191 -

Mi diálogo con Janine tiene Aix de Provence de fondo, su ventana a un jardín maravi-
lloso en un clima de descanso junto a sus hijos, sus nietos, mientras espera a sus bisnietos, 
que no llegan. Me comenta que los jóvenes de hoy no tienen apuro por tener hijos pero 
que, para ella encontrar las nuevas generaciones, siempre tuvo una aceleración, una cierta 
urgencia… Está muy emocionada, el 30 de septiembre próximo (2022) va a entregar a la 
Biblioteca Nacional de Francia, los manuscritos del diario de la deportación de su padre 
Vahran Altounian, escrito en armenio, una lengua casi muerta. Es un patrimonio intangible 
de letras y escrituras que, a partir de este año, están a disposición de la humanidad. Yo tam-
bién me emociono cuando ella me lo cuenta ya que, aunque me había llegado previamente 
la invitación, no pude dejar de recordar en ese momento a Susanne Hommes y el apelo de 
su análisis: a ese saber hacer algo con eso. 

Una escritura de la memoria del acontecimiento que no podemos recordar escribe Pierre Fédida en 
el prefacio de su libro La sobrevivencia. Traducir el trauma colectivo. 

No fue ayer, esto es un punto de llegada de un largo trabajo de elaboración, dice Janine. Es 
decir, a partir de tramar su propia historia personal, esta se ligó a la de un pueblo a través de 
un hilo invisible que fue engarzando las lenguas y los territorios, con su producto: los escritos. 

Empiezo por preguntarle qué quiere decir hacer parte de una diáspora. 

“Yo no soy geógrafa ni historiadora, pero lo que puedo decirte es que cuando yo leí diferentes testi-
monios de sobrevivientes, lo que me ha llamado la atención, además de aquello que sufrieron para 
sobrevivir, es que fueron arrojados a lugares diferentes en el mundo. Por ejemplo, los orfelinatos. 
Advino una búsqueda extremadamente difícil por parte de esos niños para saber si uno de los pa-
dres existe en alguna parte, y en qué parte del mundo, es decir del mundo entero. Diáspora entonces 
quiere decir estar dispersos en el mundo entero, y esto quiere decir otro traumatismo más. Por ejem-
plo, quizás haya en mis antecesores más sobrevivientes, descendientes, que viven en otro país, y yo 
no lo sé. Y ellos no saben que yo soy de su familia. Hay en la cuestión diaspórica, en la dispersión, 
un fenómeno y es que no podemos estar en un solo lugar sino en cualquier parte del mundo. Es un 
segundo traumatismo, pero independientemente de eso, yo particularmente, tuve que dedicar mucho 
tiempo, te voy a hablar de mi vida, necesité mucho tiempo para entender que yo hacía parte de una 
diáspora armenia que tenía en París sus instituciones; yo antes no lo sabía, pero hoy existe una 
diáspora con defensores, militantes, bien constituida, sostiene relaciones también con Armenia. Pero 
la dispersión fue tan masiva que no pudimos aferrarnos a nada sino después de mucho tiempo…”

	
En este punto en que ella habla de un segundo traumatismo, le pregunto qué es lo que 

caracteriza las consecuencias del genocidio armenio respecto a otros genocidios del Siglo XX. 

“Lo que te puedo decir es que la gran diferencia con la Shoah, por ejemplo, es que los judíos fueron 
deportados y exterminados en Europa; muchos judíos fueron denunciados por la policía francesa y esto 
quiere decir que Europa y Francia estuvieron mucho más implicados en la culpabilidad relativa al 
genocidio judío, mientras que el armenio sucedió en otro mundo diferente de Occidente. Por ende, debían 
tratar de acceder a la verdad en el mundo donde fueron exterminados, en Turquía, la Turquía heredera 



BARQUITOS PINTADOS. EXPERIENCIA ROSARIO: Año V – Número 5, diciembre 2021

- 192 -

del imperio otomano. Ahora bien, la Turquía, siendo fundamentalmente negacionista imposibilita este 
acceso. La Francia no estuvo directamente implicada. Es por eso que también se necesitó mucho tiempo 
para que se empezara a hablar de esto, para aceptar que había una historia dramática en la vida de 
algunos ciudadanos franceses de origen armenio, y que había sucedido en otro lugar. Sobre esto hay que 
señalar el trabajo de Patrick Devejan. En la medida que la Francia fue reconociendo este genocidio, 
otros países lo siguieron, recientemente Estados Unidos, y hay una diferencia entre que sea reconocido 
o negado. No es lo mismo para los sobrevivientes, la transmisión transgeneracional, la historia. Te voy 
a dar un ejemplo concreto. En 1975 apareció el primer libro de un historiador, periodista, Jean Marie 
Carzou que habló, describió el genocidio armenio en Francia. Se llama “Un genocidio ejemplar”. 
Cuando leí ese libro que describía con muchos detalles una historia que yo ignoraba, entendí entonces lo 
que yo vivía en mi casa con mis padres…en 1965 yo tenía…nací en el 34, si no me equivoco, 41 años. 
Era la primera vez que alguien publicaba algo sobre el genocidio armenio, con imágenes, etc. Lo que 
yo vivía en mi casa, decía, una atmósfera agobiante, era por esta historia. Es por eso que decidí escribir 
un texto que apareció en 1975, en Les temps modernes que dirigía Simone de Beauvoir. El texto se 
titulaba: “Como podemos ser armenios”. Ella aceptó ese texto, pero sin ese libro yo no hubiera podido 
escribirlo, o ningún otro. Yo no tenía vocación de escritora, mi deseo no era escribir. Pero a continuación 
de ese texto de 1975, yo envié a Simone de Beauvoir otro texto que aceptó, se trataba del Diario de 
deportación de mi padre; y fue así que Les temps modernes lo publicó por primera vez en 1982. Pero 
¿por qué Les temps modernes publicó ese texto de un sobreviviente armenio de un genocidio que no 
conocía muy bien? Fue porque en septiembre de 1981 hubo una toma de rehenes en el Consulado de 
Turquía, o sea, un evento político que mostraba al mundo que había un problema armenio que había 
explotado. Fue gracias a esa explosión violenta que Simone de Beauvoir aceptó el Diario de mi padre; 
y, además, porque yo ya había publicado en 1975 ese primer texto del que te hablé. Bueno, esta historia 
de silencio, si querés tomarla así, yo también la acompañé en mi vida.”

	
Señalo a Janine lo interesante de este cruce entre el evento político, histórico, interna-

cional en París y la simultaneidad de su decisión de hacer público un hecho íntimo, familiar 
como fue el Diario de deportación de su padre, más allá del prestigio de la revista y de su 
Directora Simone de Beauvoir. 

“Yo te voy a contar como fue ese descubrimiento del Diario de mi padre. Ese texto, yo lo descubrí en 
1978. Lo tuve que hacer traducir porque no sabía qué había en ese pequeño cuaderno. Bueno, tuve en-
tonces la traducción hecha por Kricor Beledian que es un erudito escritor armenio que viene del Líbano. 
Fue posible para él traducirlo porque este texto de mi padre fue escrito en turco con grafía armenia, ya 
que cuando mi padre vivía en Boursa hablaba turco, pero escribía armenio. Era necesario entonces, que 
el traductor conociese a la vez el armenio y el turco para poder traducir manuscritos de la mano de un 
joven de 19 años. Esta traducción, a mano ella también, me la tenía que hacer para el 1980. Cuando 
sucedieron los hechos violentos del Consulado de Turquía el genocidio no había sido aún reconocido por 
Francia. Este primer hecho violento hizo hablar a los armenios recién en septiembre de 1981 y fue ahí 
que me dije: yo puedo ofrecer una prueba de eso a través de un texto. Dudé mucho si mandarlo a Les 
Temps Modernes, pero finalmente decidí enviarlo. Simone de Beauvoir dijo que “era un texto salvaje”, 



- 193 -

era claro que no era el texto de un erudito. Era un diario de lo vivido por mi padre a la edad de catorce 
años. Él había estado en ese genocidio a esa edad con su madre y según el traductor, fue escrito en 
Francia, luego de haber sido salvado, cuando tenía 19 años.”

	
El padre de Janine puede escribir su diario cuando llegó a Francia, en alfabeto armenio, 

pero en lengua turca. Me interesa saber qué importancia tiene el país que aloja, su lengua, 
su cultura en las posibilidades de los sobrevivientes de poder escribir esa historia silenciada 
que los precede, ese cruce de idiomas y culturas. Porque conozco algunos libros suyos, sé 
que para ella esto es fundamental, existe todo un texto que lo dedica a la escuela francesa, 
a su mediación trascendental. 

“Un descendiente de sobrevivientes de un genocidio arrasador puede inscribir su historia y elaborarla 
psíquicamente solo en la lengua y la cultura del país que aloja, la dominante, ya que la propia fue 
destruida. Esta inscripción no puede no hacerse más que en la cultura del otro. Imagináte que yo fuese 
una armenia de la comunidad libanés como Trikor Bolodian: nació en Líbano, hizo su tesis de docto-
rado en Francia, se instaló en este país y se transformó en uno de los grandes pensadores de la cultura 
armenia en Francia; si yo hubiera publicado el texto de mi padre en una ciudad del Líbano, eso no 
hubiera tenido ningún efecto porque en Líbano hay una comunidad armenia que vive en silencio. Y 
entonces eso no hubiera tenido ningún impacto político. Pero sí lo tuvo en un país que aloja armenios, 
occidental, democrático. Democrático, insisto. Entonces, nosotros, viviendo en esa atmósfera difícil de 
describir, de una familia de sobrevivientes, una atmósfera traumatizante, encontré un único abrigo en 
la relación con la escuela, con la escuela francesa, laica, de la república…una escuela que hoy no existe 
más. El shock que yo viví como experiencia entre lo que pasaba en mi casa y lo que vivía en la escuela, 
un lugar de cultura, de liberación, de liberación de la mujer, hizo que yo viviera todo el tiempo entre dos 
mundos y tratara de traducir el mundo de mi hogar, el mundo heredero de un sufrimiento, al mundo 
francés del país anfitrión. Y es esa traducción del trauma en ese universo otro de un país relativamente 
democrático lo que recreó esa parte de mi vida. Cuando intervengo en eventos me viene a saludar mucha 
gente que provienen de otras historias, que no son armenios, pero que viven experiencias análogas, en 
exilio: hablo de los argelinos, de la Shoah, etc... Quiere decir que, en esta escritura, de la francesa que 
yo soy, hay analogías con muchas otras historias de ruptura.”

	
La francesa que ella es, define su escritura como diaspórica, y su posición como la de 

una analizante. No puedo perder la oportunidad de interrogar estos dos rasgos con los que 
ella se presenta, cada vez… Si bien definió, al inicio de nuestro diálogo la vida diaspórica, 
no la escritura, quizás el punto más interesante, sintetizador, sea cómo acuña esta posición 
de analizante en su escritura.

“Bueno, yo te dije recién que mi primer refugio fue vivir la escuela francesa, su cultura…ese era 
un espacio en el que yo podía respirar y donde pude hablar, aprender a hablar de mí, a contar mi 
historia. Pero para mí, el resultado de esa experiencia en la escuela culminó con el trabajo analítico. 
Yo empecé mi trabajo analítico en 1968. En ese momento, ese trabajo hizo que yo pudiera despren-



BARQUITOS PINTADOS. EXPERIENCIA ROSARIO: Año V – Número 5, diciembre 2021

- 194 -

derme de eso que yo vivía en mi casa, y pudiera decirlo. Fue por eso que cuando publiqué mi primer 
texto en 1975 del que te hablé antes, yo venía de concluir mi primer análisis que duró desde 1968 
hasta 1974. Fue entonces que empecé a escribir, en 1975. Y ¿qué es lo que yo escribí? Inicialmente 
el artículo de Le temps modernes, después mi primer libro en 1990 y luego varios otros…Pero 
yo escribía, y es por eso que la llamo una escritura de analizante, en un lenguaje que era a la vez 
autobiográfico, que se servía de conceptos psicoanalíticos, lo que yo entendía de mi pasado, siempre 
hasta el día al que había llegado en ese momento. Una escritura que se nutría de los conceptos, del 
pensamiento analítico pero que a la vez proviene de una experiencia personal, una experiencia que 
tiene relación con los advenimientos del mundo. Es esa la escritura que yo llamo de analizante. 
Y sucede que muchísima gente piensa que yo soy analista, me escriben pidiendo hacer un análisis 
conmigo, y yo les digo, pero escuche, yo no soy analista…otros insisten y me dicen: “sí, usted es una 
analista porque en sus textos usted analiza como un analista”. Puede ser, pero yo no analizo gente, 
personas. Yo tengo una relación con los conceptos analíticos resultado de una experiencia analítica, 
y trato de traducir con los instrumentos que me ha donado el análisis. Es también por eso que yo 
la llamo escritura diaspórica, porque en mi escritura encontramos elementos de historia, elemen-
tos autobiográficos, elementos de psicoanálisis, elementos de traductora de alemán, germanista, un 
melting–pot que yo encuentro inherente a mi identidad, porque yo provengo de muchos mundos; no 
es una escritura completamente francesa, no es la escritura de una persona colonizada ya que los 
franceses no colonizaron a los armenios. Es una escritura entonces de varias dimensiones, y la gente 
que ama mi escritura, ama precisamente eso.”

	
Llegados a este punto, propongo a Janine la cuestión de cómo se juega el traduttore–tra-

ditore en este proceso de traducción permanente que propone como trabajo necesario a 
una elaboración posible del trauma personal y colectivo. A esta altura de nuestro diálogo 
entiendo que uno atraviesa el otro y viceversa, metáfora uno del otro. Le pregunto por el 
concepto que da nombre a su tercer libro: Lo intraducible (L’intraduisible), existente solo en 
su versión francesa. ¿Denota una imposibilidad? Así como en psicoanálisis decimos que no 
se puede decir todo, en el trabajo de elaboración, tampoco se podría traducir/escribir todo. 
Hay una pérdida estructural fundante de su trabajo alrededor de la cual va a girar necesaria-
mente su experiencia. Le aclaro que no voy a dejar que me haga perder la ocasión de hablar 
de ese concepto con una de las co–traductoras de las obras completas de Sigmund Freud 
al francés. No creo que me suceda otra vez. Aunque ella me hubiese anticipado que de eso 
hablaríamos en otro momento.

“Bien, te tengo que hacer una precisión: conocí en 1974 a un equipo, después te explico en qué cir-
cunstancias, en el que había dos personas que traducían la obra de Freud y que me recibieron en su 
grupo. O sea, a partir de 1974 yo fui co–traductora. Este grupo fue coaptado por Jean Laplanche 
cuando quiso crear las “Obras Completas” de Freud. Desde 1974 hasta el final, hasta la publicación 
de los veinte volúmenes, el último se publicó en el 2011, sostuve una actividad de co–traductora bajo 
la dirección de Laplanche, bueno, pero insisto que de eso hablamos la próxima vez. ¿Por qué yo hablo 
de lo intraducible, que es tu pregunta? Bueno, lo que yo no puedo traducir porque no sé en qué consiste 



- 195 -

a pesar de haber ido tan frecuentemente, por tantos años a análisis, es qué significa recibir un texto, 
escrito por un padre, dirigido a nadie… Él no explicó nunca por qué lo escribió, a quién lo escribió 
y del que no habló nunca en casa, no me habló nunca de él. Yo recibo eso, tengo miedo, ¿qué hago con 
esto?, ¿soy capaz de hacer algo con esto?, ¿tengo el poder para hacerlo?... pero tampoco es posible que 
no haga nada…los muertos son más. En 1978, y en 1980, gracias a la traducción de Baledian, mi 
padre había ya muerto en 1970, puedo acceder a él integralmente. Recibir entonces diez años después 
de la muerte de alguien un documento misterioso, es un problema, no se puede traducir, no es solamente 
sufrimiento, es algo que pusiste en un mundo aparte. Podemos después por años preguntarnos: ¿por 
qué no habló nunca de esto? ¿por qué lo escribió? Mirá, cuando sos descendiente de sobrevivientes, hay 
misterios que no podemos decir, pero podemos traducir. Yo puedo traducirlo al francés, pero el nudo de 
la cuestión, resta intraducible. Podemos hacer interpretaciones, podríamos decir que lo hizo para poner 
eso a un lado y seguir viviendo, tenía 19 años, lo escribió para no pensar más en eso y lo tiró a un cesto, 
pero a un cesto que estuvo custodiado, porque ese cuaderno existía en un armario cuando mi madre me 
lo mostró; o bien no habló, porque como se dice de los sobrevivientes, reviven el traumatismo cuando lo 
cuentan y muchos se suicidan después; podríamos decir que él hizo eso porque tenía un buen sentido 
pragmático: yo no quiero hablar más de eso, eso ya no existe más, yo lo meto en un cuaderno. O bien, 
es otra teoría, quiero preservar a mis hijos de eso…pero no creo, eso sería una falta total de confianza 
en la humanidad. Es cierto que la humanidad ha permitido que ese crimen atroz suceda…porque 
cuando leemos esos documentos es catastrófico, a esos niños no se los mata, los hacemos sufrir antes 
de que mueran, de hambre, de frío, los mutilamos, los hacemos marchar con hierros calientes, existen 
infinidad de suplicios descriptos. ¿Qué hacés? ¿Eso lo ponés a un costado, que la gente viva tranquila, 
que no lo sepa? Estoy en Aix de Provence, ves los árboles aquí atrás, sería hacer como si esto no tuviera 
nada que ver con las historias que él cuenta, con los desiertos, la gente que muere de hambre, los cuerpos 
que no logramos enterrar y que los chacales se comen…de pronto sabés que eso le pasó a tu padre, ¿y 
qué hacés? Escribimos libros, artículos, nos encontramos con psicoanalistas, con gente que te invita a 
congresos…hablamos, etc.; es una forma de traducir algo pero que es intraducible.”

	
Pero vayamos al momento de tu decisión de publicar ese documento, de empezar a 

escribir sobre eso…

“Para publicar algo fue necesario estar en un medio institucional, cultural que lo permitiese. Esto no 
se dio en la época del sobreviviente…son necesarias al menos tres generaciones, es necesario que las 
generaciones accedan a la cultura del otro, a los medios de expresión del otro y fue necesario que en la 
historia adviniesen hechos violentos, o no violentos, pero que hicieran hablar del genocidio armenio. 
Así es posible publicar, hay condiciones necesarias para que se pueda hablar de un hecho, sino eso 
cae en el vacío. Tengo un recuerdo de cuando era chica: mis padres hablaban turco, mi padre hablaba 
turco. Y ese recuerdo, que en psicoanálisis llamamos recuerdo encubridor, consiste en que mi padre 
contaba cosas a los amigos que lo venían a visitar. En los inicios mi padre fue sastre y en los talleres 
de artesanos la sociabilidad no estaba separada del trabajo, mientras trabajamos hay un amigo que 
te viene a visitar, a tomar un café y luego hablamos… yo adoraba ese mundo artesanal. Lo escu-
chaba hablar y no sé por qué, aquí decimos que el inconsciente existe, yo tenía la sensación de que él 



BARQUITOS PINTADOS. EXPERIENCIA ROSARIO: Año V – Número 5, diciembre 2021

- 196 -

hablaba de lo que había vivido, hablaba de los hechos que están en ese diario. Él les hablaba de eso 
a personas que habían vivido cosas idénticas. Pero para hablar al otro, a la Francia, al anfitrión, 
era necesario adquirir el lenguaje para decirlo, sino la palabra no vale nada.”

	
Recientemente, Janine ha publicado el Diario de su padre en Italia en un libro que lleva 

por título Recordar para olvidar. El genocidio armenio en el diario de un padre y en la memoria de una 
hija (Ricordare per dimenticare. Il genocidio armeno nel diario di un padre e nella memoria di una figlia). 
Le pido que me explique la primera parte de ese título, cómo entiende ella la memoria y el 
olvido en la elaboración del trauma. 

“Es necesario recordar para olvidar. Elaborar la amplitud de la situación de la que se trata para 
apropiarse completamente de su historia. Y olvidarse entonces, ¿qué quiere decir?: vivir las pulsiones 
de vida por fuera de eso. Poder escindir. Si a mí me da placer hablar con vos de todo esto, es porque a 
este mundo horrible, yo lo conocí, existe para mucha gente, y sin embargo pude crear vida, tres hijos, 
siete nietos y me gustaría ser bisabuela… si bien mis nietos no parecen estar muy apurados…”

	
Me dejo una última pregunta, casi de interés personal, aunque después de este encuen-

tro me va a resultar difícil no cruzar lo personal y lo político cuando de cruce de culturas y 
lenguas se trate. Shahnourh Varinag Aznavourián Baghdasarian es sin dudas el cantante francés 
más conocido en el mundo. Es la persona que ha representado con sus historias y su música 
la cultura francesa más popular del siglo XX. Si se trataba de apropiarse de una lengua an-
fitriona para poder luego contarse, Charles Aznavour es otro Kaso. Aquí la escritura tradujo 
en partituras. 

“Yo dije en otro momento, para ser armenio es necesario antes apropiarse de la cultura anfitriona. 
Quiere decir que para poder decir su armenidad en Francia, es necesario apropiarse de la cultura 
francesa. Charles Aznavour decía, yo soy cien por ciento armenio y cien por ciento francés. Yo supe 
que su padre era armenio del lado de la Armenia rusa, comediante, actor, o sea, inscripto en la 
cultura armenia; en cambio su madre era una sobreviviente del genocidio en el imperio otomano. 
Recibió de su padre un bagaje cultural. Por ejemplo, mis padres eran artesanos, había que trabajar, 
trabajar…para ganar dinero, estudiar, para existir en el mundo, mientras que él estaba en contacto 
con el mundo cultural armenio que yo ignoraba completamente. En ese plano, mi familia estaba por 
fuera de ese mundo. Nosotros vimos su debut, como fue construyendo su camino, era un hombre de 
mucho humor…pero yo me asombré de que fuera conocido en el mundo entero. Fue en ese momento 
que escribió la canción Cayeron (Ils sont tombés), lo que llevó al mundo del Varietés a hablar 
de un evento traumático. La explicación es que hay que pertenecer a dos mundos para traducir un 
mundo al otro. En ese mundo de Aznavour, él utilizó mucho el humor, el chiste para comunicar.”



- 197 -

Ils Sont Tombés
Ils sont tombés sans trop savoir pourquoi
Hommes, femmes et enfants qui ne voulaient que vivre
Avec des gestes lourds comme des hommes livres
Mutilés, massacrés les yeux ouverts de effroi
Ils sont tombés en invoquant leur Dieu
Au seuil de leur église ou le pas de leur porte
En troupeaux de désert titubant en cohorte
Terrassés par la soif, la faim, le fer, le feu
Nul ne éleva la voix dans un monde euphorique
Tandis que croupissait un peuple dans son sang
Le Europe découvrait le jazz et sa musique
Les plaintes de trompettes couvraient les cris d’enfants
Ils sont tombés pudiquement sans bruit
Par milliers, par millions, sans que le monde bouge
Devenant un instant minuscule fleurs rouges
Recouverts par un vent de sable et puis d’oubli
Ils sont tombés les yeux plein de soleil
Comme un oiseau qu’en vol une balle fracasse
Pour mourir ne importe où et sans laisser de traces
Ignorés, oubliés dans leur dernier sommeil
Ils sont tombés en croyant ingénus
Que leurs enfants pourraient continuer leur enfance
Que un jour ils fouleraient des terres de espérance
Dans des pays ouverts de hommes aux mains tendues
Moi je suis de ce peuple qui dort sans sépulture
Que a choisi de mourir san sabdiquer sa foi
Qui ne a jamais baissé la tête sous le injure
Qui survit malgré tout et qui ne se plaint pas
Ils sont tombés pour entrer dans la nuit
Éternelle des temps au bout de leur courage
La mort les afrappés sans demander leur âge
Puisque ils étaient fautifs de être enfants de Arménie

Charles Aznavour

Cayeron
Cayeron sin saber mucho por qué
Hombres, mujeres y niños que sólo querían vivir
Con gestos pesados como de hombres–libros
Mutilados, masacrados con los ojos abiertos de terror
Cayeron invocando a su Dios
En el umbral de su iglesia o a un paso de sus hogares
En rebaños de desierto tambaleándose en cohorte
Derribados por la sed, el hambre, el hierro, el fuego
Nadie levantó la voz en un mundo eufórico
Mientras un pueblo languidecía en su sangre
Europa descubrió el jazz y su música
Las quejas de trompeta cubrieron los gritos de los niños
Cayeron púdicamente sin ruido
Miles, millones, sin que el mundo se mueva
Convertirse en un minuto en pequeñas flores rojas
Cubiertas por un viento de arena y luego el olvido
Cayeron con los ojos llenos de sol
Como un pájaro que en vuelo una bala destroza
Para morir en cualquier lugar y no dejar rastros
Ignorados, olvidados en su último sueño
Cayeron creyendo, ingenuos
Que sus hijos iban a poder continuar su infancia
Que un día pisarían tierra de esperanza
En los países abiertos de hombres con las manos extendidas
Yo soy de esta gente que duerme sin entierro
Que eligió morir sin abdicar su fe
Que nunca ha bajado la cabeza bajo el insulto
Que sobrevive a pesar de todo y que no se queja
Cayeron para entrar en la noche
Eterna de los tiempos al final de su coraje
La muerte los golpeó sin preguntar su edad
Porque eran culpables de ser hijos de Armenia

Charles Aznavour


